
Aproximación socio-crítica a 
la canción carranguera:  
La china que yo tenía1

Nelson D’olivares Durán2

1		 Este artículo se deriva de un ejercicio investigativo desarrollado en el marco del proceso de formación doctoral en Lenguaje 
y Cultura, UPTC, hace parte de los avances de la investigación “El sentido de la música carranguera en las culturas boya-
censes” y pertenece a la línea de investigación Lenguaje, sociedad y cultura del Doctorado en Lenguaje y Cultura, UPTC.

2		 Licenciado en Idiomas Modernos Español-Inglés, UPTC; aspirante a Magíster en Lingüística, UPTC; y Doctorando adscrito 
a la línea de investigación Lenguaje, sociedad y cultura del Doctorado en Lenguaje y Cultura, UPTC. Investigador del grupo 
de investigación Filosofía, Sociedad y Educación, UPTC. Profesor Tiempo Completo, Universidad de Cundinamarca-Fusaga-
sugá. linguisticamaestra@gmail.com



258 Prospectiva Científica

RESUMEN

El presente artículo se compone de dos 
partes. La primera está relacionada con 
la música carranguera, y la segunda, con 
la metodología socio-crítico literaria. El 
objetivo de este análisis socio-crítico literaria 
a la canción carranguera “La china que 
yo tenía” de Jorge Velosa busca entender 
cómo se constituye la identidad cultural 
de la mujer en dicha expresión estética 
musical de la cultura boyacense. Para hacer 
este análisis y entender el significado que 
comporta el texto estudiado, se adoptará el 
método socio-crítico literario.

Palabras clave: música carranguera 
identidad cultural, método sociocrítico 
literario.

ABSTRACT

The present article consists of two parts. 
The first one is related to the carranguera 
music, and the second one, to the socio-
critic literature methodology. The aim of 
this analysis to the carranguera song “La 
china que yo tenía” by Jorge Velosa seeks 
to understand how the cultural identity of 
the woman is constituted in the mentioned 
aesthetic musical expression of the Boyacá 
culture. To do the analysis and to understand 
the meaning that gets the studied text, it 
will be adopted the socio-critic literature 
method.

Key words: carranguera music, cultural 
identity, socio-critic literature method.



259Prospectiva Científica

Introducción

Desde su génesis, el ser humano encontró 
su oralidad para comunicarse. Descubrió 
en sus experiencias una forma de relato y 
a través de mitos y otras narraciones, ha 
trasmitido la historia de sus comunidades. La 
tradición oral, representada en las canciones 
carrangueras es evidencia histórica, social y 
cultural del pueblo boyacense; por tal razón, 
se plantea este estudio socio-crítico.

Por esto, la canción carranguera seleccio-
nada para este ejercicio de investigación li-
teraria, mezcla ficción y realidad del contex-
to sociocultural boyacense, lo cual permite 
acercarse a la pregunta cómo se constituye 
una identidad cultural de mujer en las ex-
presiones estéticas de la música carrangue-
ra en Boyacá en la década de los años 80s. 
Este análisis socio-crítico toma la canción 
carranguera “La china que yo tenía” y acer-
ca al lector al lenguajear de este género 
musical popular, permitiendo la posibilidad 
de develar a la noción de mujer que está 
involucrada en la música carranguera.

1. Acerca de la música 
carranguera

El término Carranga describe a los despojos 
de un animal, que no fue sacrificado, sino 
que ha fallecido por una enfermedad, 
muerte natural, accidente, entre otros. Pese 
a los peligros sanitarios, sus dueños, para 
sacar provecho de los restos del animal, 
los vendían como materia prima para la 
fabricación de productos comestibles como 
el salchichón. Así, los carrangueros eran 
personas que tenían por oficio comercializar 
ilegalmente carne en descomposición. 
Después, el término fue adaptado para 
designar el género de música popular 

campesina, que hoy conocemos como 
música carranguera.

Según Ocampo-López (2001, p. 47) la idea 
de los carrangueros, en sus orígenes, al 
adoptar ese nombre es el de sacarle provecho 
a los ritmos que habían padecido la muerte 
natural; tal fue el caso del requinto, cuya 
interpretación estuvo olvidada por largo 
lapso en los campos cundi-boyacenses. 
Siguiendo a Ocampo-López acerca de ser 
carranguero, afirma que no es solamente 
hacer o escuchar o participar de la música 
carranguera, sino permitir, como sujetos 
de cultura campesina, estar permeado 
por la circunstancias sociales, ser capaz 
de entenderlas y no olvidar la sabiduría 
de los padres y los abuelos, para contar 
y cantar con letras y sones carrangueros 
esas mismas circunstancias, situaciones y 
“sentires” sociales como la china que se fue 
para la capital.

A diferencia de lo anterior, Paone (1999, p. 
71) afirma que el nombre de carrangueros, 
“obedeció solo al objetivo de tener un 
nombre que llamara la atención, que fuera 
sonoro, que fuera un poco rebelde” y se 
distinguiera de los nombres que usaban los 
grupos musicales de ese entonces. Afirma, 
también, que a partir de una canción 
compuesta por Jorge Velosa, titulada El 
Carranguero, dicho nombre toma fuerza. 
“Por iniciativa de Javier Moreno, uno de los 
integrantes, se adopta el nombre de Los 
Carrangueros como estrategia puramente 
publicitaria y no a partir del estado del 
merengue o del requinto” (p. 72).

De acuerdo con Rodríguez (s.f., pp.4-
5), para que una forma de hacer música 
logre la categoría de música popular debe 
ser aceptada por la mayoría de miembros 
del grupo social en la cual surge. Dado su 



260 Prospectiva Científica

carácter colectivo, puede constituirse como 
su patrimonio, ya que, guarda un modo de 
ser en el mundo y da cuenta de la tradición 
y las costumbres de un determinado grupo 
de habitantes de una región en la cual 
adquiere su significado. En este sentido, 
la carranga, por ejemplo, ha pasado por un 
proceso social por parte de los habitantes 
del altiplano cundi-boyacense, quienes 
desde su contexto, le han asignado toda 
una simbología, un significado.

Asimismo, según García-Canclini (1990, 
p.191) lo popular hace referencia a aquellos 
que no poseen propiedad o patrimonio o no 
alcanzan el reconocimiento y la conservación 
de este; a menudo, se relaciona lo popular 
con lo subsidiario, lo secundario, lo que no 
ha llegado a ser moderno. Por ejemplo, las 
manualidades artesanales preindustriales 
o las músicas de provincia, los bazares, las 
fiestas patronales, entre otros.

Con respecto a la música carranguera, hacia 
1980 se populariza esta variedad de melodía 
con la aparición de Jorge Velosa Ruiz. A 
partir de entonces, el género carranguero 
tomó un lugar en la cultura de los habitantes 
del altiplano cundi-boyacense, divulgando la 
vida cotidiana (individual y social) y la alegría 
del campesino; en la actualidad, la música 
carranguera cobija no solo a gran parte de 
las tres cordilleras andinas colombianas, 
sino también a los llanos orientales y el 
exterior. Esto demuestra que este ritmo 
autóctono se ha propagado más allá del 
contexto campesino y se ha insertado en el 
contexto citadino.

En “La carranga está de fiesta”3, Noé Ochoa 
(2005) distingue a Jorge Velosa como “uno 

3	  Columna de opinión del periódico El Tiempo (octubre 28 
de 2005).

de los más connotados conocedores del 
folclor andino y estudioso de la literatura 
popular”, todo un devoto de la palabra, 
presentador, animador, canta, baila, escribe, 
toca la riolina (armónica) y la guacharaca, 
compositor que ha procurado rescatar y 
atesorar el folklor popular boyacense.

La canción carranguera comporta un sinfín 
de coplas, propias de la creatividad verbal 
campesina. La copla, también conocida 
como cantas o tonadas, es un hecho cultural 
y lingüístico que manifiesta el folklor y una 
determinada visión de mundo de un pueblo. 
Las coplas fueron traídas por los españoles 
al Nuevo Reino de Granada, y cada pueblo 
las adaptó a su tradición y sus costumbres. 
Se hicieron más populares en el sector rural 
y recogieron los sentimientos campesinos 
(amor, desamor, patriotismo, naturaleza, 
paisaje, vida cotidiana, etc.) en sus versos 
usados en los convites para labrar y cultivar 
la tierra; además, en las fiestas campesinas, 
serenatas, bazares, y demás espacios 
sociales del campesino, se acostumbraba 
acompañar las coplas con un tiple.

De acuerdo con Abadía (2001, p. 25) la 
forma tradicional de las coplas creadas en 
la zona andina colombiana, está organizada 
en una estructura de cuatro versos, llevan 
medida silábica: octosílabo o heptasílabo y 
combinados de siete y ocho. En la Carranga 
se emplean, además de la cuarteta, cantas 
agrupadas en diferentes cantidades de 
versos.  A mayor cantidad de versos, se 
requiere mayor exigencia en su elaboración. 
Ejemplo de ello:

“La china que yo tenía
se fue pa’ la capital

de nada valió quererla,
pues no quiso regresar,
se fue a pasar unos días



261Prospectiva Científica

dizque donde un familiar
pero también a mi china

se la tragó la ciudad”

2. Sobre la sociocrítica  
literaria

Es necesario observar la contribución 
que hace la sociología a la literatura para 
llegar a la comprensión de la sociocrítica 
literaria. Por un lado, Goldman, citado por 
Poulinquen (1995, p. 10), en las ciencias 
humanas, y particularmente en el análisis 
literario dice que “es imposible entender 
los fenómenos empíricos abstractos e 
inmediatos sin relacionarlos con su esencia 
conceptual concreta”; es decir, que para 
hacer un estudio literario, se plantea el 
método dialéctico dado que dicho método 
no solo aborda el texto mismo (autor, 
intertextualidad, etc.), sino que comprende 
su significación de ese texto en la marcha 
histórica de una sociedad determinada.

De ese modo, el método dialéctico 
parte de hechos empíricos, que, una vez 
aclarados, permiten tanto la comprensión 
de su significado como de las leyes que los 
gobiernan. De hecho, es una comprensión 
superficial y parcial de los hechos empíricos 
no ha sido integrada al conjunto que 
reconoce su significación (p.11). Esta tiene 
que ver con la categoría visión del mundo4 
que se convierte en un instrumento para 

4	  Aquí, visión del mundo se relaciona con lo extra-textual y 
lo intra-textual como la estructura significativa del texto. 
Lo extra-textual tiene que ver con indagar por el autor y 
cómo llegó a crear la obra, indagar por el lugar donde fue 
escrito el texto, e indagar sobre el tiempo (época, siglo, 
hecho histórico, corriente, etc.). Mientras que lo intra-
textual tiene que ver con el género, el tiempo narrativo, 
tipo de narrador, personajes, descripción del lenguaje 
(recursos estilísticos), estructura formal o arquitectura 
del texto (capítulos, episodios, escenas, actos, etc.), 
análisis del contenido (tema, argumento, intención, 
valores, antivalores, etc.).

acercarse a una consecuencia coherente de 
un evento histórico-social.

Por otro lado, para realizar un estudio socio-
crítico de literatura, Bajtin (1926) introduce 
la noción de forma como punto de partida. 
La forma para este autor está configurada 
por dos perspectivas: arquitectónica y 
de contenido composicional. La primera, 
la conforma el acervo verbal, o sea la 
materialización del contenido5; Así, la 
perspectiva arquitectónica expresa las 
formas de discurso producido en el campo 
extra-literario que habla de ideologías.

Entretanto, Polinquen (1995, p.16) establece 
distancia entre los asertos de Goldman y los 
asertos de Bajtin. Mientras Bajtin aborda la 
forma como la elaboración personal de un 
sistema ético nuevo, tan irrepetible como 
complejo, a partir de varios sistemas éticos 
que circulan en el contexto social bajo 
la forma de discursos, Goldmann afirma 
que la elaboración personal e irrepetible 
“estructura significativa” no es más que 
una manifestación de visión de mundo, su 
elaboración tiene origen en el grupo social y 
el valor central es la coherencia.

La socio-crítica literaria desde la visión 
de Bajtin enfatiza en la complejidad, 
ambigüedad, polisemia y el carácter literario 
cuestionador (ético) de las ideologías 
sociales en el texto, lo cual es tomado por 
la socio-crítica como fenómenos semióticos 
(no filosóficos); a diferencia de la “visión de 
mundo” propuesta por Goldmann que no 
permite dar cuenta de los elementos en los 
que enfatiza Bajtin.

5	  El acervo verbal, sería en goldmann la estructura 
significativa del texto.



262 Prospectiva Científica

El método formal (de forma) supone que 
la literatura modifica en su interior las 
posibilidades ideológicas (política, religión, 
etc.), genera pensamiento y refleja no solo la 
ideología del hombre, sino su vida y destino. 
Así, la obra literaria adquiere un valor propio 
y llega a ser evidencia de realidad social, 
económica y cultural de una determinada 
sociedad, ya que la obra literaria comporta 
en su contenido ideologías políticas, 
religiosas, éticas, etc.

De acuerdo con Bajtin (1994, p. 61) aspectos 
ideológicos como “bien, mal, verdad, crimen, 
deber, muerte, amor, proeza”, etc., que 
constituyen la estructura de la comunicación 
ideológica en una obra, son los que le ocupa 
al estudio sociocrítico literario, sin dejar de 
lado la estructura estética, ya que, además 
de apoyar el estilo, permite que el lector 
(investigador, crítico, analista) se identifique 
con sus propias inquietudes y reconozca 
sus contrariedades ideológicas. Esto quiere 
expresar que el lector toma la literatura 
como una excusa para filosofar, y no como 
una filosofía porque ni el autor de una obra 
tiene la última palabra sobre un tema dado, 
ni la obra es la verdad absoluta. En palabras 
de Bajtin respecto de la ideología en un 
grupo social y un período determinados, “no 
solo existe una verdad, sino varias verdades 
recíprocamente contradictorias, no solo 
un camino, sino varios ideológicamente 
divergentes”. (p. 63).

Así mismo, Bajtin y los formalistas, por un 
lado, conciben la valoración social como la 
unión entre la palabra en sí (material visual, 
fónico, articulatorio), con el sentido, y dicha 
unión de estas dos elementos desemboca 
en un acto social o una realidad social; y 
por otro, consideran que el “contenido de 
la obra literaria es igual a la suma de sus 
procedimientos estilísticos”; el objetivo 

de dichos procedimientos es crear una 
estructura perceptible sensorialmente.

Según Bajtin, en relación con el sentido, 
este depende del enunciado, que a su vez, 
se relaciona con la situación socio-histórica. 
Es así como el enunciado se convierte en 
la unidad concreta del fenómeno histórico, 
constituido por la extensión del sentido, la 
comunidad y la singularidad material del 
signo (las palabras) (p. 195); es decir, que 
la relación entre el sentido y la palabra está 
en el uso social que permite deconstruir 
nuevas formas de enunciados. Entender 
un enunciado significa comprenderlo en su 
contexto y en el de nuestra actualidad; si 
no es así, el sentido es innecesario, puesto 
que es la valoración social la que determina 
al enunciado.

Por tal razón, la palabra (unidad lingüística) 
y su sentido6 no llegan al enunciado desde 
un diccionario, por ejemplo, sino desde la 
cotidianidad, el uso social, la vida misma, 
pasando de unos enunciados a otros. 
Desde luego, “una obra poética, igual que 
cualquier enunciado individual, aparece 
como la unidad real e indisoluble del sentido 
y de la realidad basada en la unidad de la 
valoración social que la impregna de lado a 
lado” (p. 196), o sea que es la valoración 
social la que determina que abandonemos 
los límites del enunciado para encontrarnos 
con otra realidad.

Desde un punto de vista diferente, Kristeva, 
citada por Poulinquen (1995, p.19), 

6	  Entiéndase sentido como la elaboración intencional 
(textual y situacional) que un hablante hace en su discurso 
en relación con la realidad extralingüística. En este orden 
de ideas, no se encuentra un único sentido en un texto 
o, lo que es lo mismo, una única interpretación, sino una 
pluralidad de posibilidades donde una abre la posibilidad 
para otra. Ahora bien, en dicha pluralidad habría que 
distinguir entre sentido superficial (aparente) y sentido 
profundo.



263Prospectiva Científica

cuestiona los fundamentos sociocríticos 
propuestos por Bajtin y Goldmann. Lo que 
importa observar es que Kristeva piensa 
en la función estética y social del texto 
literario, buscando la dimensión semiótica 
(significativa) en las estructuras y postula la 
ambigüedad y la complejidad de la palabra.

Un buen ejemplo de la crítica de Kristeva 
se aprecia en el contraste que hace de los 
conceptos de Bajtin y los de ella misma 
respecto del texto: “todo texto se construye 
como mosaico de citas, todo texto es 
absorción y transformación de otro texto. 
En lugar de la noción de intersubjetividad 
se instala la de intertextualidady el lenguaje 
poético se lee como doble” (p. 19); y ella 
apunta: “la palabra (el texto) es un cruce 
de palabras (de textos) donde se lee por 
lo menos otra palabra (texto)” (p. 19). 
Por tanto, el texto literario es la suma de 
textos verbales producidos por una visión 
de mundo en una sociedad y en una cultura, 
bajo el manto de la ideología que se deja 
ver a través de un estudio socio-crítico que 
aborda tanto la estructura estética como la 
semiótica.

Sintetizando, pues, diré para terminar, que el 
estudio socio-crítico literario intenta develar 
la ideología de una obra considerada objeto 
de estudio en su propia ubicación histórica. 
Se parte de que todo lenguaje (obra de arte, 
afirmación, etc.) está ceñido por la ideología, 
y de que el ser humano es social; que se 
desarrolla en un contexto ideológico, luego 
no está exento de prejuicios ideológicos; y 
que no puede ser reducido a la categoría de 
objeto por la utilidad que se alcance de él/
ella.

2.1 Mujer, identidad y cultura

Desde su nacimiento, el ser humano es 
lanzado a un repertorio de reglas y normas 
determinadas no solo por una cultura, que 
en la mayoría de los casos es patriarcal, 
sino por la educación y por la experiencia 
misma. A esto se añade que en el proceso 
de construcción de la identidad7 de la mujer 
median los aspectos biológico, y social-
cultural.

Por un lado, el aspecto biológico se aborda 
desde la diferenciación en la anatomía 
del hombre y la mujer, y no solo tiene 
que ver con lo genital, genético, gonadal, 
endocrino, hipotalámico, sino también con 
lo psicológico. Por otro, el aspecto social-
cultural tiene que ver con la diferenciación 
del modo de proceder de los géneros (sexos) 
que la misma sociedad ha establecido 
a partir de la diferenciación anatómica, 
es decir, mujer, hombre o indeterminado 
acata las reglas y normas que han sido 
conformadas culturalmente en un período y 
en un contexto social.

Cabe señalar que el sentido de la identidad 
propia del sujeto, saber quiénes somos; es la 
fuerza que une, liga al sujeto con la realidad 
material y subjetiva, y que ninguno, tanto 
hombre como mujer, desarrolla su identidad 
de género8 naturalmente, sino que se forja 
de acuerdo con unas costumbres, creencias, 
saberes, usanzas, tradiciones, conjuntos de 

7	 Como identidad entiendo el acervo organizado de 
conocimientos, informaciones, percepciones y demás, 
que un sujeto posee de sí mismo, es decir, la construcción 
propia de una imagen que cambia constantemente y, al 
mismo tiempo es estable, permanente. Esta imagen de sí 
mismo permite determinarse como un sujeto distinto en el 
proceso de socialización.

8	  Entiéndase identidad de género como el conocimiento del 
individuo desde una visión totalizante (material, subjetiva), 
su comportamiento y su convicción le permite pertenecer 
a un género (femenino, masculino, indeterminado); en 
otras palabras, la identidad de género es una compleja 
formación de la personalidad y es inherente a la identidad 
del yo.



264 Prospectiva Científica

hábitos, entre muchos aspectos más. Es 
decir, la identidad de género se forja a partir 
de la cultura concebida como “el conjunto 
de procesos sociales de producción, 
circulación y consumo de la significación en 
la vida social”9.

Dado que toda sociedad tiene una identidad, 
la búsqueda de la misma comienza en la 
niñez y se desarrolla en la adolescencia. En 
concordancia, Erikson (1950), citado por 
Papalia & Wendkons (1998, p. 602), afirma 
que el esfuerzo que hace el sujeto por lograr 
el sentido de sí mismo es proceso saludable 
y vital que contribuye al fortalecimiento de 
su personalidad, y no se le considera como 
un “tipo de malestar de madurez”. Así pues, 
la identidad de la mujer está íntimamente 
ligada a las relaciones con los demás, en 
cooperación y no en competencia con ellos.

En cuanto a la cultura, esta se asociaba 
con el perfeccionamiento del hombre; sin 
embargo, a partir del s. XVIII se comenzó a 
relacionar con el cultivo de las formas de vida 
y de pensar del hombre como miembro de 
un grupo social, es decir, que se tomó como 
el producto de dicho perfeccionamiento. Al 
respecto, Plog y Bates (1980), citado por 
Giménez-Romero (1996, p.180), abordan 
la cultura como un “sistema de creencias, 
valores, costumbres, conductas y artefactos 
compartidos, que los miembros de una 
sociedad usan para interactuar entre ellos 
y con el mundo”; este sistema es trasmitido 
y aprehendido de generación en generación 
por medio del aprendizaje social10 de los 
múltiples elementos que componen la 
cultura. Inseparable.

9	  Cft García Canclini (2004, p. 34). Diferentes, desiguales y 
desconectados.

10	 Dentro de ese proceso de aprendizaje social se aprende 
la lengua, maneras de comportarse, modos de ver el 
mundo, entre otros.

En este sentido, entre otras características 
de la cultura tenemos que da sentido a la 
realidad, ya que, le aporta al sujeto una forma 
de interpretar la realidad, de comprender el 
mundo, desde sus esquemas mentales que 
comportan un compendio de experiencias, 
creencias y valores. Asimismo, la cultura es 
transmitida a través de símbolos; esto quiere 
decir que cuando los sujetos, miembros de 
una sociedad, se comunican, lo hacen a 
través de un lenguaje. Del mismo modo, la 
cultura es un todo integrado por múltiples 
elementos, normas e instituciones, que el 
sujeto debe ubicar dentro de un contexto 
para comprenderlos. También, la cultura se 
comparte y se aprende diferencialmente, 
esto es, que no todas las personas viven la 
cultura de diversos modos que dependen de 
variables sociales como la edad, el origen, el 
nivel socio-económico, la clase social, etc. 
Cabe destacar que la cultura es cambiante 
y se nutre de los cambios, exigiendo a los 
sujetos un proceso de adaptación a los 
nuevos cambios.

2.3 Análisis Socio-crítico de la idea de 
mujer en una canción carranguera

La canción carranguera objeto de estudio 
es el merengue carranguero La china que 
yo tenía (1981) del juglar carranguero Jorge 
Velosa, quien a través de esta canción 
muestra la problemática de la mujer rural 
de los campos boyacenses de esa época 
(1980). La ciudad aparece como el sueño 
de encontrar un futuro mejor fuera de la 
vereda, de abrirse a una oportunidad laboral 
y el trabajo en el servicio doméstico es la 
actividad más común que pueden desarrollar. 
Asimismo, se puede observar el sarcasmo 
implacable del joven campesino (narrador) 
que se queda en su tierra, suponiendo un 
cambio extremo en la naturaleza campesina 
de la mujer.



265Prospectiva Científica

Notemos, además, que el narrador no hace 
una descripción del nivel social de “la China” 
sino que da a entender que es una joven 
campesina que se va a trabajar a Bogotá con 
la excusa de “pasar unos días disque donde 
un familiar”. Tiene una relación de noviazgo 
con otro campesino, a quien abandona en la 
vereda por perseguir su sueño citadino. Él 
de inmediato saca conjeturas de lo que será 
la vida de ella consumida en la ciudad y el 
comportamiento de ella cuando regrese al 
campo, tal vez en las vacaciones que le da 
su trabajo.

Por otra parte, el lenguaje usado en esta 
canción es muy coloquial, propio de la 
música carranguera que muestra el caudal 
de lenguaje de los campesinos boyacenses; 
por esto encontramos expresiones 
hiperbólicas como “se la tragó la ciudad”, 
“Pensé yo pa’ mis adentros”, “Se pintan 
de arriba a abajo”, etc., también, como una 
evidencia de que la gente campesina ha 
conservado su lenguaje y su picardía en la 
manera de comunicarse.

A continuación, se presenta la canción y 
una breve reseña del autor.

La china que yo tenía
La china que yo tenía
se fue pa’ la capital

de nada valió quererla,
pues no quiso regresar,
se fue a pasar unos días
dizque donde un familiar
pero también a mi china

se la tragó la ciudad.
La vi por última vez

la noche de navidad,
me dijo que el veintisiete

se iba para Bogotá.
Pensé yo pa’ mis adentros:

- esa no va a regresar;

así es lo que pasa siempre
con todas las que se van.
Dejó las vacas y el burro

la vereda y el maizal,
dejó también mi cariño

por quedase en Bogotá.
Me imagino yo a mi china,

lo mucho que irá a cambiar,
porque también yo lo he visto

cuando vuelven por acá.
Se pintan de arriba a abajo,

se ponen no sé qué más,
cambian desde el caminado

hasta la forma de hablar;
me imagino yo a mi china

preguntando que será
eso que llaman arepa,
mazamorra y rebancá.

Jorge Velosa Ruiz. (El carranguero 
mayor11). Ráquira, Boyacá (1949-). Ha 
sido merecedor de varias distinciones y 
reconocimientos, entre otros se cuentan: 
dos capítulos de la serie Maestros. Desde 
1996 la concha acústica de Tunja lleva su 
nombre. En 1997 recibió la  Orden de la 
Libertad. En 2006 recibió la medalla Honor 
al mérito. En 1994 John Linch (Universidad 
de Nebraska), descubrió dos especies 
de ranas a las cuales puso nombres  de 
Eleutherodactylus Jorgevelosai y 
Eleutherodactylus Carranguerorum. En 
2000 recibe el  Premio a la Excelencia 
Nacional al mérito Profesional  en la 
categoría Artes y Letras por la Universidad 
Nacional de Colombia. El 20 de septiembre 
de 2012, la Universidad Nacional le otorgó 
el título de Honoris Causa. En Bolivia, una 
de sus canciones infantiles fue escogida 
oficialmente para programas de educación 
bilingüe (español-aymara) en comunidades 
indígenas.

11	 Tomado de www.carranga.org



266 Prospectiva Científica

2.3 La noción de la mujer en la canción 
campesina boyacense

El campo, lo rural, lo que no es urbano 
es uno de los contextos más relevantes 
a la hora de caracterizar la historia de un 
país como Colombia. Es en ese contexto 
campesino donde se determina aspectos 
se suma importancia como la paz, la salud, 
la cultura, el conflicto, la alimentación, el 
tema ambiental, entre muchos más. Dentro 
de ese contexto rural, él y la campesina 
encuentran a la vereda como su comunidad 
de pertenencia. Al respecto Fals-Borda 
(1961, p. 221) anota “la vereda es sinónimo 
de comunidad rural e institución que afirma 
la territorialidad, la noción de identidad y 
pertenencia, así como un tejido básico de 
relaciones de parentesco y vecindario”.

Aunque la música carranguera le canta a la 
vida, a la alegría del campesino, al campo y 
la ciudad, a la sencillez del amor campesino, 
a la naturaleza, y a manera de denuncia le 
canta a la violencia, llama la atención que una 
buena parte de las canciones campesinas 
están dedicadas a las mujeres, lo cual 
muestra la importancia que la carranga da 
al tema de la mujer. Ahora bien, no hay que 
caer en el engaño de que esta dedicación se 
deba a un reconocimiento, sino mas bien a 
una suerte de control en el comportamiento 
de la mujer. Desde el título “la china que yo 
tenía”, se nota a una mujer joven sometida, 
de poca feminidad, que no se maquilla, 
no usa ropa llamativa y no muestra sus 
encantos.

Así, pues, se relaciona a la mujer con 
características de ingratitud con el hombre: 
se fue para Bogotá y “de nada valió quererla, 
pues no quiso regresar”. Se le reprocha por 
aventurarse a tener una vida para ella y 
para su familia con mejores oportunidades, 

bajo el costo de no regresar a su tierra, y 
de dejar toda su historia atrás: los animales, 
los terrenos y a los seres queridos.

Mirándolo así, la mujer es devorada por 
la ciudad, que impone progreso y nuevas 
formas de existencia desde las prácticas 
urbanas, obligando a la mujer a cambiar 
estructuras culturales campesinas por 
estructuras culturales citadinas, o al 
menos a mezclarlas sin dejar que domine 
las propias de la mujer campesina “me 
imagino yo a mi china, lo mucho que irá 
a cambiar, porque también yo lo he visto 
cuando vuelven por acá”. Según Barbero 
& López (1998, p. 31) conservar la cultura 
campesina en una nación con un modelo 
de desarrollo de hegemonía urbana y la 
globalización, promueven avaros intereses 
económicos que no permiten alguna 
posibilidad participativa de la información 
y, por ende, no permiten alguna posibilidad 
de creatividad y florecimiento cultural. 
Esto también se le debe a los medios de 
comunicación que ha hecho vulnerables a 
sus consumidores vendiendo la idea de que 
se debe ser moderna, y la ciudad brinda la 
posibilidad de serlo.

Ahora bien, si regresa a su vereda, será 
vista diferente porque la mujer ha adoptado 
y adaptado nuevas formas de proceder del 
contexto urbano, que es natural en los que 
se desplazan del campo a la ciudad, porque 
si no es así, la misma sociedad y la cultura 
se disponen a hacer juicios y exclusiones 
por ser una mujer atrasada, ignorante e 
incompetente, es por esto que “Se pintan 
de arriba ‘bajo, se ponen no sé qué más, 
cambian desde el caminao’ y hasta la forma 
de hablar”. Esto refleja el acoplamiento de 
la mujer a unas normas y comportamientos 
propios de la estructura cultural citadina.



267Prospectiva Científica

Finalmente, se aprecia el sarcasmo 
ponzoñoso a través de la copla final: me 
imagino yo a mi china preguntando que 
será eso que llaman arepa, mazamorra y 
rebancá. No es más que una evaluación 
exagerada, una hipérbole que permite el 
humor mordaz, una muestra del “qué dirán 
de la gente” del campo, del pueblo, de la 
iglesia, etc. al que están expuestas las 
mujeres que van a la ciudad y vuelven con 
otros comportamientos.

Con todo, la china de esta canción 
carranguera es una mujer joven campesina 
que ve en la ciudad una forma de progreso, 
con un trabajo en el servicio doméstico y un 
sueldo básico, que le hace pensar, de alguna 
manera, que su sueño de salir adelante es 
posible. Probablemente, la china vuelva con 
una nueva visión de mundo, conquistada por 
la vida urbana: forma de ser, modas, lenguaje, 
accesorios, etc., rompiendo con la tradición 
predecible de la campesina estereotipada, 
de mentalidad y comportamiento inmutable.

Así, pues, a la mujer boyacense, se le ha 
considerado como una mujer campesina, 
sumisa, responsable de sus hijos, poco 
sociable, de obras ausentes más allá de su 
familia y miembro de una sociedad machista, 
que la muestra como un ser neutral, justo, 
imparcial, como un simulacro de mujer sin 
descubrirse, sin inventarse, sin hacerse, sin 
un oficio concreto, sino mas bien dedicada 
al esmero en trabajos como los bordados, 
la costura, la cocina y los quehaceres 
domésticos como una forma de configuración 
de la mujer para desempeñarse al interior 
del hogar, mientras que el hombre, fuera del 

hogar, procura el sustento y respalda a la 
mujer frente a la sociedad.

En fin, La china que yo tenía da cuenta 
de una realidad por la que pasan muchas 
mujeres que renuncian a la vida de rural y 
van a la ciudad a engranarse en la producción 
industrial y ese engranaje, en la mayoría de 
los casos, borra sus estructuras culturales 
campesinas propias e implanta unas nuevas 
urbanas, lo cual no le permite recordar su 
esencia como mujer campesina, niega parte 
de la cultura campesina aprendida y, como 
un logro, construye una imagen propia para 
tomar decisiones por sí misma y asumir una 
responsabilidad ante la sociedad.

Conclusión

Este trabajo se basa en la canción “La china 
que yo tenía” de Jorge Velosa Ruiz, quien es 
digno representante de la cultura boyacense 
y, por qué no, de la cultura colombiana. Este 
análisis busca poner el acento en la idea 
de mujer en la música carranguera, como 
tradición oral que se nutre de narrativas 
campesinas sarcásticas de períodos 
pasados, sin dejar de lado el sentido 
cultural de la música carranguera (valores, 
ideología, alcances socioculturales). Este 
trabajo deja abierta la posibilidad de seguir 
profundizando esta investigación que tiene 
que ver con la cultura local, con la cultura 
boyacense; por tal razón, se plantea la 
pregunta cómo la música carranguera 
llega a ser clave para la comprensión de la 
identidad boyacense.



268 Prospectiva Científica

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Abadía, G. (2001). A B C del folklore colombiano. Panamericana editorial. Bogotá.

Bajtin, M. (1994). El método formal en los estudios literarios: Introducción crítica a una 
poética sociológica. Versión española de Tatiana Bubnova. Alianza Editorial. Madrid.

Barbero, J. M. & López de la R. F. (1998). Cultura, Medios y Sociedad. CES Universidad 
Nacional.

Cros, E. (1986). Literatura, ideología y sociedad. Grados. Madrid.

Fals-Borda, O. (1961). Campesinos de Los Andes, Ed. Punta de Lanza, Bogotá.

García-Canclini, N. (2004). Diferentes, desiguales y desconectados. Gedisa. Barcelona.

______________ (1990). Culturas Híbridas, Estrategias para entrar y salir de la modernidad. 
Editorial Grijalbo, México.

Giménez-Romero, C. & otros. (1996). Educación intercultural. Editorial Popular. Madrid.

Ocampo-López, J. El imaginario en Boyacá, la identidad del pueblo boyacense y su 
proyección en la simbología regional. Humbold Service Ltda. Bogotá, mayo de 2001.

Ochoa, L. (2005, octubre 28). La carranga está de fiesta. Bogotá: El Tiempo, Opinión.

Paone, R. La Música Carranguera. Tesis de pregrado. En: www.renatopaonemusic.com/
index_archivos/page0006.htm

Papalia, E. & Wendkons S. (1998). Psicología del desarrollo. McGraw Hill. México.

Poulinquen, H. (1992). Serie cuadernos de trabajo N° 4. Universidad Nacional. Facultad de 
Ciencias Humanas. Bogotá.

______________ (1995). Serie cuadernos de trabajo N° 12. Universidad Nacional. Facultad 
de Ciencias Humanas. Bogotá.

Rodríguez, O. (s.f.) Discursos disciplinarios alrededor de las músicas populares. [Versión 
Electrónica]. Recuperado el 08 de septiembre de 2014, de: http://www.hist.puc.cl/iaspm/
pdf/Alen.pdf

Biblioteca Luis Ángel Arango. Programa Maestros, Vida y Obra del Maestro Jorge Velosa 
Ruíz, emitido en 1995. Archivo Sala de Música.

WEBGRAFÍA

www.carranga.org
www.banrep.gov.co
http://carranga.blogspot.com/2006_02_01_


